ろう。 静かに衰退していくか、 力と吸引力で周囲に広がっていくのである。同じ地域にある既存の宗教は、放置しておいても、徐々にかつ であったように、この宗教はまず少数派の宗教として社会に投じられ、そしてそこからそれ自らの完全性の この十の要求をすべて充足できる宗教は、完全な宗教といえる。すべての世界宗教が初期の段階ではそう あるいは、存続しようとすれば徹底的にそれを受け入れるかのいずれかになるであ

#### 八 結論

よき機会を与えられるならば、一つの共同体の中で調和して生きるということは、極めて可能なことなので た人種、言語、宗教、および文化の人々が、もしも同等の地位、権利、そしてもちろん、進歩のためのより アジア共同体の概念は、実行可能であるのみならず、そう遠くない将来に実現され得るであろう。異なっ

であり、 とより大きな努力が必要ではあるとしても、 異なった宗教を統一するということは、何よりもはるかに難しいことではあるが、そして、 試みる価値のあることである。 その可能性が全くないわけではない。少なくともそれは挑戦的 より長い時間

セッションⅡ

儒教の経典から見た

アジア共同体構想と宗教統

立たねばならない。



張基槿 (Chang Ki Kun)

老子』『陶淵明・李白』他。と子』『陶淵明・李白』他。とう『、中国文学。主な著書『論語・孟子・孝子・授。専攻、中国文学。主な著書『論語・孟子・孝子・得。ソウル大学校教授、自由中国国立政治大学教授、得。ソウル大学校卒業。文学博士号取一九二二年生まれ。ソウル大学校卒業。文学博士号取

#### 予言

異であるが、本質的・全体的には大同である。 ものであり、 形而下の存在万物は外形的には、みな殊異である。 形而上の天道・天理によって生成変化する点では同一である。すなわち外形的・個別的には小 しかし、すべてが無形の天(神) によって創造された

同・大我の境地に到達できる。万物の霊長である人間はそのような本善性を生まれながらに有している。 る教えである。現実的政治の立場では小異・小我を超えられない。宗教的教育によって、すべての人々は大 形而下の社会科学による共同体構想は過程にすぎない。終局は形而上の宗教的立場で成就されねばならな 宗教は時間と空間を超越した(あるいは、包括・統合した)絶対を悟らせ、あわせて絶対善を実践させ

摂理しているのである。従って天運にのり、 一方、無神論は人類の歴史は人々の力のみで綴られると錯覚しているが、 善世界を実現するためには、神(天)に帰一する宗教的立場に 実は、神(天・天理)がウラで

ける天・天道の理(Logos)化を述べた。三部では、 再建と教育革命を主張した。二部では、中国古代での天と天道による王道徳治および祭政一致と、後代にお 本論文は、三部に分かれている。 し、さらに進んでアジア共同体と世界大同を構想する大前提として、宗教的教育による人間・人格 一部では、 利己的国家絶対主義に陥っている世界人類の危機・病弊を克 人類の成長発展にともなって神の対応が変わってきた

拡大した世界大同も構想することができない。 歴史的事実を述べ、「大同世界」にはすべての宗教・教派を統一した最高神・共通善の頂点が必須であるこ 一つの神の下でこそ一つの世界が実現できる。 宗教統一なくしては、 アジア共同体も、

52

# 二 共同体構想の前提と現実問題

## (1) 共同体構想の大前提

多くの障害があったにもかかわらず、 「一つの人類世界」はすべての知性が長い間望んできた理想的目標である。 漸次に人類大同の方向に発展してきた。 また、 その間の人類歴史は

るものである。 君も必ず死に、弱くて闘う力のない善人が続々この世に生まれ増加していく歴史的事実こそ、 ずである。自分以外のすべてに敵対し、 で善を保護してくれないとすれば、とうの昔に、善は滅亡し、また悪もはびこることなく、 ある者は、人類歴史は善悪の相転勝敗と悲観する。 手段かまわず、 しかし、それは間違っている。 必ず相手を滅亡させるのが悪の生理である。 もし、 独りになったは 神の摂理によ (天) 悪徳暴 が ウラ

大同は構想もできない。 人類の歴史は天 (神) 神への帰依から楽観がうまれる。 と天道によって限りなく善化発展するという楽観がなければ、 アジア共同体や世界

神喪失の病弊に陥ちている。まさに中国の古典が指摘している通りである 譚嗣同は仁学において、「地球之治世、以有天下而無国也」といって、国家を超えた地球村世界を描いた。 大同」といい、康有為は大同書で、 ち「自己を克服して天理に復帰すれば天下が仁に帰する」。呂氏春秋には、「天地万物、一人之身也、此之謂 小異・小我を克服して大同・大我に帰一して共同体構想ができる。 今の世界人類は危機の中に陥ちている。外形的・物質・科学・武力のみを追究し、 「世界大同」のためには国家を超えて世界公民になるべきだと主張し、 孔子は「克己復礼」といった。 人間疎外と精 すなわ

「人化物者、滅天理而窮人欲者也」(礼記)

「徳者本也、財者末也、外本内末、争民施奪」(大学)

「飽食煖衣、逸居而無教、近於禽獸」(孟子)

#### (2) 現実的問題点

韓国・日本・中国における現実的問題点を挙げれば、次のようである 「一つの共同体」は、武力征服や覇道統合でない王道徳治で成し遂げられるべきである。 先に極東の三国

.

#### ① 民族の相異性

民族の形成は、 文化、宗教が複合し、それらが歴史的に凝集してなされる。 一次的には風土、環境、 血統をもとにし、その上に、二次的な生活様式としての言語、 従って民族の相異性は、 一時的、 制度

族の独創性を十分に発揮できる大同世界の実現を期すべきである。 ど無に近い。ただ偏狭・利己的政治家が権力支配の枠として固執しがちである。大我・大人的政治で各民 漸次に拡大・発展して形成されたのである。現在の民族国家も変わるであろう。現に「多数民族一国家」 が中国、米国、 強圧的にはすぐ解消するものではない。 ソ連である。「一民族一国家」の枠は、 しかし、 世界のすべての民族は、家族→氏族→種族を経て、 もう既に科学、 技術、経済、文化の面ではほとん

### ② 国家体制、政治経済の相異性

| 産科 理国 生」<br>業学 念家 活 | 念家 活力    | 活力                              | 民族・                             |      |          |
|---------------------|----------|---------------------------------|---------------------------------|------|----------|
|                     | 技術       | 体政制治                            | 伝言<br>統語                        |      |          |
|                     | 後進→中進→先進 | 乱算民主                            | ・伝統分断で、                         | 大韓民国 | 章        |
| 9                   | 軍事武器の外は落 | 策端                              | 裂々断                             | 北草   |          |
| →中進指向和産業経済          | 事強大国、但   | 的混乱潜机                           | 数民族包有社会<br>大。但し多数の少<br>漢族中心の文化拡 | 大中陸  | 3        |
| 中進→先進               |          | 文化政策                            | エルのに                            | 台匯   | American |
| 経済を支配と解析を表現である。     |          | 安定体制、理念的混乱新の調和、但し保守的民主・開放政策、保守革 | - 民族・文化伝統形成長久な歴史によって単           | 日本   |          |

右記の表から次のような問題点が挙げられる。

- ③ 韓国と中国が分断国として理念・体制対立。
- **(b)** 両極化対立も、実用実利と指導者によって修正・解消可能。孔子日、人能弘道、非道弘人。
- (c) 台湾の反共政策が軍事的独裁誘発。今は自由化・民主化の下で無中心的混乱惹起。
- ① 北韓の主体思想による革命戦略拡大は平和を威脅する。
- (e) 国際社会における日本の重要性。指導的立場にたち、 決して支配的軍事大国になるな。

# (3) 利己的国家絶対主義と克服の方向

ぎなく強要される。国家の前には、神も、天道・天理もない。宗教は政治から追放される。しかも弱肉強食 ない。ここにおいて、国家を中心にした、科学→→経済→→武力の相互的悪循環が起こる。 的国際競争での敗北は、国家・民族の滅亡に直結する今日、 しての国家が絶対である。その前には、人間、個人、国民の尊厳等が軽視され、すべてが国家への隷属をよ 思想はいまだに閉鎖的である。そのため、すべての国は「利己的国家絶対主義」に陥っている。政治体制と を経て「一つの世界」が望ましい。科学・経済は国境を超えて発達しているのに、政治理念や人間・人類の 今や世界は国家単位の分立・競争、 ひいては対立・闘争の段階にとどまっている。 すべての国家は富国強兵に熱中しなければなら EECやアジア共同体

経済、国力増強に集中され、対外競争意識と閉鎖的

国粋主義を培養しようとする。もちろん親善外交やオリンピック参加も一つになるよい過渡的段階にはなる。

また国民に対する教育・文化政策も、ひたすら科学、

を中心にしない共同体構想は、政治・外交のカラクリにすぎない。「一つの世界」「アジア共同体構想」は、 しかし利己的国家絶対主義を超越し「高次元の一つの頂点」「最高の共通善」「絶対価値」の権化としての「神」 宗教統一、「一つの神」を前提にしなくては望めない

### 4) 人間再建と教育革命

きである。そのため、 備えている。教育が悪かったので、人間は堕落性を清算できずに、ますます極悪無道に陥り、 の伝統思想から引用する。 人類危機を惹起した。 人間は万物の霊長である。神・天道を悟り、私利私欲を克服し、 教育を天道に合うように革命しなければならない。 今でも遅くない。 正道の教育で人間・人格を再建・再完成させ、 公利公栄の道を実行するような本然性を 「天人合一」の教育の一例を中国 理想世界を創建すべ はては今日の

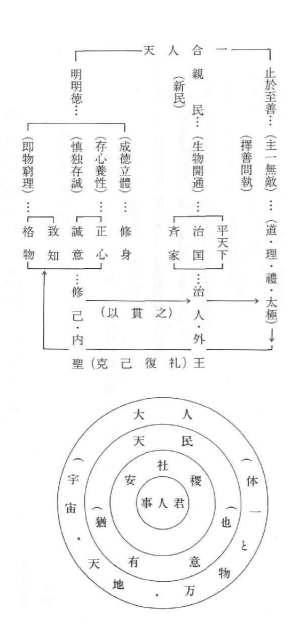
)「大学」の教育で、②大人を培養し、③大同の平天下を実現する。

を超えて、大我・大道に生きる人を培養する学である。孔子は言った。「克己復礼、 主義を超えて、「天道之行也、 ともに至善の境地に行って止まる」ことである。それは「修己治人」「天人合一」の学である。 「大学」は「大人の学」である。天から賦与された「明徳を明らかにし」「民を親愛し新しくして」、 まず「大人」を培養しなければならない。 天下為公」(礼記・礼運篇) の世界大同の大道を実行しなければならない。そ 天下帰仁」。 利己的国家 小我·小利 「自他

「大人者、正己而物正者也」(孟・尽心上)

(王陽明・大学問)「大人者、以天地万物為一体者也。其観天下猶一家、中国猶一人焉。」

なお「大学の三綱八条」・「大人」に関する参考図表を次に附する。



# 三 中国古代の天と古来の理 (Logos) 化

# 1) 古代の上帝信仰と祭政一致

中国でも古代では、至高無上の唯一神を崇拝した。 周林根は中国古代禮教史で次のように述べた。

- ① 人之生命為上帝所賦予、寿妖長短、天実司之。
- ② 上帝為人立一道徳軌則、使人遵守、有如旧約之十誡或律法。
- 3 上帝不僅定出道徳規範、 …由此可知中国古代信上帝為又真又活之人格神也。 且令人遵循。…且常監察人類、 看其是否守此規範
- ④ 王乃天之元子、代天主民、亦稲牧民之主。
- ⑤ 人順脆天命、則無災害、而天錦之福。
- ⑥ 古者政教不分、天子主祭祭天、是天子有如祭司。
- ⑦ 古人因信上帝、故嘗禱告。
- 8 古代人亦相信人死則帰命於天、賢哲之士、 且可在帝左右。 故謂人死日、

# (2) 詩経・書経にあらわれた天帝と王道徳治

古代の上帝は基督教の神のように意志を持っていた (項目別に詩経・書経から若干を示す)。

① 天は人間、万物および法則の創造主である。

「天生烝民、有物有則。民之秉弊、好是懿徳。」(詩・大雅・蒸民

「天命之謂性、率性之謂道、修道之謂教」(中庸)

效であり、天道を悟り実行するのが人間の責任である。 本性は善、 常道を行うようになっている。気品によって調節して履道されるのが教育である。 学は覚と

「順天者存、逆天者亡。」(孟子)

「天生烝民、其命匪諶」(詩・大雅・蕩二)

② 天帝は民を愛する。

「皇矣上帝、臨下有赫、監観四方、求民之莫。」(詩・大雅・皇矣)

「天亦哀干四方民、其眷命用懋。」(書・召誥

に祭天して天意を受け、 ではメシヤを降生させて救済する。 旧約のエホバはイスラエルの民族だけを選民として愛したが、 天道を実践しなければいけない。失徳すれば革命される。 中国では有徳者に天命が降り、天子として万民を養育させる。天子は常 中国の天帝は万民を博愛した。キリスト教

「維此文王、小心翼翼、昭事上帝、 懐多福、 厥徳不回、 以受方囲、」(詩・大雅

「天道福善禍淫、降災于夏、以彰厥罪、肆台小子、將天命明威、不敢赦、敢用玄牡、敢昭告于上天神

60

克明徳愼罰、 不敢悔鰥寡。庸庸柢柢、威威顕民…聞於上帝、 天乃大命文王。」(書・康誥

「天子杞上帝、諸候曾之受命焉。」(国語・魯語)

「天視自我民、天聴自我民聴。」(書·泰誓中)

的成果を上げるのと同じである。 を上げることである。 大雅・桑柔)する。王道徳治とは、無形の天道・天理を人間が悟り、それを活用して地上世界で立派な成果 であるから、為政者は「天が甚愛する民」を慈愛・発展させねばならない。さもないと『天降喪乱』(詩 自然科学において、 目に見えない自然法則を科学者が発見し活用して、 地上にて科学

# (3) 天と天道の理 (Logos) 化

禮記表記篇に次のように見える。 ち、信仰の幅が拡大したと同時に、 人祈福的な低級信仰が見られるが、それは望ましくない)。 周代に至って、禮、 中国古代の唯一信仰は、個人的次元から国家集団的次元を経て、天下世界の正治思想に発展した。すなわ 宗教の機能や価値が国家、世界の政(正)治に上昇した 禮教、 禮治の観念が発展した。 (今日でも、

孔子も「務民之義、 「殷人尊神、 敬鬼神而遠之、可謂知矣。」(論語・雍也)と言った。「至聖先師」たる孔子は 率民以事神、 先鬼而後禮。周人尊禮尚施、事鬼敬神而遠之。」

「天即理」として理性化した。次に①天・天道、②禮と禮治、③太極と理の三項に分けて、中国における神 (天 代でも儒家の禮教と王道徳治が尊崇された。宋代には近世儒学としての性理学が程・朱によって集大成され、 の理化を述べる。 力・乱・神」で、 人本、現実、合理、 歷史、文化主義的政 (正) 治哲学を実践的に教えた。その後、 漢・唐

### ① 天・天道 (一大之道)

なわち、迷信・盲信・狂信の立場で天を信じ天道を実践することを抑え、 孔子も天に祈禱し、天に対する内心的信仰があつかった。しかし彼は理性と主知主義的立場で教育した。 理智的に天を認識し、 実践的

に天道の具現を主張した。孔子は言った。

「天何言哉、四時行焉、百物生焉、天何言哉。」(論語)

である。機能、 (限りなく創造・発展) させている。天は創造主であると同時に永遠、無限な創造・発展の摂理の主宰者 天は時間と空間の総合実体である。 作用を通しての天に対する認識、それは理性的、学問的、 無形、無言であるが、時間的運行とともに空間的に万物を生生不已 科学的認識である。

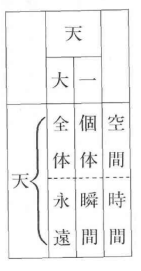
ある。「天」の字は「一・大」の合字である。従って、天道は「一大之道理」である。「一」は空間的には 時の流れとともに、永遠に限りなく万物を生・成・化・成(創造・発展)させる天の原理法則が天道で 時間的には瞬間であり、「大」は空間的には全体、時間的には永遠である。

が迷信でないように、天を悟り、天道を実践して、地徳をたてる宗教的境地も迷信ではない。 従って科学的成果を上げることと一致する。無形の自然法則を悟り活用して、 天道に従って生・育・化・成する。 統合して「生生不已」させる無形の実体であり、そのような道理が天道である。 従って「一と大」を総合した天は、「個体と全体」「瞬間と永遠」を統合し、併せて「時間と空間」をも 天を悟り、天道を実践するということは、 創造的発展を成就すること 自然法則を了解し、 人間も天の所生であり、 法則に

も大きい一つ)」でもある。 天は嶺であり至高無上でもある。またすべてを統合した「一」つでもある。従って天は「太一(もっと 説文解字では「一」を次のように解いた。

「惟始太初、道立於一、造方天地、化成万物」

教の原理と本義』参照) である。キリスト教では「一「天」は「至高無上の一」である。キリスト教では「一つなる神」とよんでいる。(この項の詳細は拙著論文『儒 である。 まりスト教では「一 に がっぱい である。 まり と である



#### ② 禮と禮治

示(示)を承け、 禮の字は本来、 その天理を履行して福を致す」という意味を総合したものである。 「祭器(U)に、貴重な祭物(狂)を供え、台(で)にのせて、天に祭祀して、 天から啓

禮(li)=理(li)=履(li)である。説文解字には次のように云っている。

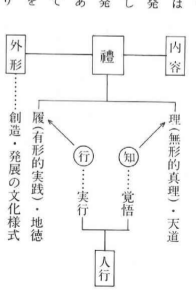
「禮、履也。所以事神致福也。従示従豊」

「示」は啓示である。天が日・月・星の天文を垂らして、吉凶を示す意味である。

天喜象、 見吉凶、 所以示人也。従二(故上)、 Ξ 垂明星也。」(説文解字)



禮を「礼」とも書く。人が跪いて天から啓示を受ける意味を表わしている。また禮は天理であり、天理は 天道である。天道は天地万物が永遠・無窮に創造・発 民するための道理である。天理・天道を認識・実行し 展する世界大同を実現する主体者が人間・人類であ 。禮の内容は天理であり、禮の外形は天理に従って る。禮の内容は天理であり、禮の外形は天理に従って る。禮の内容は天理であり、禮の外形は天理に従って る。禮の内容は天理であり、禮の外形は天理に従って る。禮の内容は天理であり、禮の外形は天理に従って る。禮の内容は天理であり、禮の外形は天理に従って の。禮の内容は天理であり、禮の外形は天理に従って な。禮の内容は天理であり、禮の外形は天理に従って る。禮の内容は天理であり、禮の外形は天理に従って の。禮の内容は天理であり、禮の外形は天理に従って る。禮の内容は天理であり、一体になり、ともに創造・発 展する文化様式である。目に見えない天理は であり、



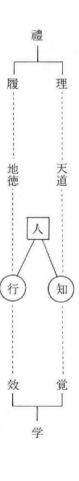
64

「夫禮、先王以承天之道、以治人之情。 故失之昔殆、得之者生。」(禮記禮運篇)

夫禮、必本於太一、是天地未分之前已有禮也。禮昔、理也。其用以治「夫禮者、経天地、理人倫、本其所起、在天地未分之前。故禮運云

則與天地俱興。」(礼、正義、序)

天人合一である。禮と学の関係を次のように図示することができる。 それを倣效・履行することである。東洋の学問精神は、天道を悟り地徳をたてることである。修已治人・ でもあり、「神、天治の境地」でもある。禮-理-履は学-覚-效と同じく、 禮の根本は「太一・天」である。禮治は「一つに止まる、正治」と同じく、大学の「止於至善」の境地 根本は天道・天理を自覚し、



人間は宇宙万物の霊長であり、 天道を覚悟し地徳をたてる認識と実践の主体である。

#### ③ 太極と理

宋代の性理学者は、天を更に理化した。朱子を中心に若干を述べる。

「太極只是一個理字」(語類)

「太極只是天地万物之理。在天地言、則天地中有太極在万物言

則万物中各有太極。未有天地之先、畢竟是先有此理。」(同上)

「人人有一太極、物物有一太極」「事事物物、皆有個極、是道理極至。」

「総天地万物之理。便是太極。」

「太極只是個極写至善的道理。」(同上)

「太極只是箇一而無対者。」

「無極而太極、只是説無形而有理。」(同上)

「理也者、形而上之道也、生物之本也。」(答黄道夫書)

体論と理気説』参照) 最高の人格神 以上のように、儒教では創造主であり主宰者である「天・上帝」を漸次に道理化した。すなわち「唯 唯一無二、至高無上の天を理、道、太極と見た。『宋明道学』の著者・孫振青は言った。 「太極是創生天地万物的最高実有、 天・上帝 → 天道 → 禮・理 → 太極」として把握した。(詳細は拙著論文 『朱子の本 相当於道家之道、 和西方哲学中之上帝。」(二九三頁)

# 四 人類の発展と神の対応

## 1) 人間の認識と神の実在

われわれに機能し生きている。神は無形であるが、神の理、天道、天理は今も生き生きと機能し作用してい が神を悪用したために、ニーチェは「神は死んだ」と言った。ニーチェの肉体は滅したが、 道・天理・太極を悟ってもよさそうなものである。わざと偏狭に「無い」と片意地をはらなくてもよい。人々 は実在しない。自然現象を通して自然法則を理解するように、宇宙天地万物の生成変化を通して神・天・天 能する一元的実体である神、 自然科学の法則は目に見えないが機能する。学んで悟った人には法則が実在すると同じく、宇宙万物に機 天理・自然法則は神の一部である。ワザと神が「無い」といわずに、「有る神」を利用、活用すればよい。 天も、 悟った人には実在するが、 悟らなかった人あるいは否定的な無神論者に 彼の哲学は今の

それが人間の「賢明さ」である。

ない。 神は 継続的な創造である。 「喜びを得るために」対象として宇宙天地、 すなわち時の流れとともに発展する。限りなき創造、 万物を創造した。神の創造は一回限りで終わったのでは 即発展である。

それを見とどけて喜ぶのである(現実、現世はその反対)。 神も同様であり、神の子女である人間・人類が天道・天理に従って限りなく創造的発展を遂げることを望み、 るがゆえに苦行修学させるのである。子供が創造的・発展的な人格者に成熟したとき、父母は「喜びを得る」。 「愛の神」である。愛するということは、対象を創造的に発展させることである。父母は子供を愛す

る。大我に生きる大人として「天地万物と一体となり」、宇宙(空間・時間)的に創造・発展を成就するこ 造的に発展させることである。神は最高善の権化である。天道は光明正大、公平無私、 神の実在を認識し、 天道、天理に従って行動するということは、 人間人類が主体となって天地・世界を創 永久不変の真理であ

# (2) 人類の成長発展と神の対応

間の側からは、 て父母の対応の位相が変わるように、神の愛と恩恵も人間・人類の成長発展過程によって異なってきた。(人 過程に従って子供に対応する仕方が異なるようなものである。赤児→幼児→少年→青年→成人の過程によっ 神は一つであり、その本質は不変である。しかし神はその対象によって環境を異にする。同じ父母が成長 時代・歴史・文化の発展につれて新しい格の高い神を認識するともいえる。)

は社会集団生活の面で大体次のようにまとめられる。 歴史的事実として、人類は量的にも質的にも発展・向上してきた(宗教的には、復帰してきた)が、それ

原始人の無自覚的分散生活→有自覚的群集生活→家族→氏族−

- →部族→種族→民族→単一民族国家→多数民族国家−
- ◆地域共同体(あるいは、超地域的宗教・文化・理念的共同意識体)
- →両大陣営(有神論、自由、民主◆無神論、唯物、共産)―
- →一つの大同世界

に人類に対応してきたかをみれば、 このような人類社会の発展段階において、 大体次の如くである。 人類はどのように神を認識してきたか、 すなわち神がどのよう

## ① 自然万物に対する多神教的崇拝

神を感じ伏した。漸次万物神の間に等級が生じた。日・月・星と名山・大川が格上された。 自然万物や現象がすべて恐怖と恩恵の対象であった。ヒトリでハダカで投げだされた原始人は、

#### ② 祖先神に対する信仰

よって、縦・横の一体観を固めた。 自我意識と生命相続、並びに同族・同類意識をもとにして、 根本である祖先神を発見し信仰することに

### ③氏族と部族の共同・最高善神

共同神・最高善の頂点として氏族神、 のようである。 「私とわれわれが一つである」という同類意識が縦・横に拡大されると、氏族社会・部族社会における あるいは部族神が現れる。先祖神が部族神に統合される過程は左図

武力・覇道による征服統合においては、[a・b]

でなく [a・

c] [b·c] になる。

しかし被征服者

おけるインデアン、中国における満族等は「0」に 近いが、完全零ではない。歴史、文化、意識の「神」 が完全に「0」になることはほとんどない。米国に その部族に対する絶対権威者である。順従者には恩 として残存している。共同善の頂点である総合神は、 c d

神であった。)

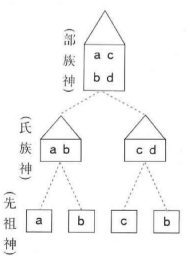
神であった。)

神であった。)

神であった。)

恵を下賜するが、

不順者には災罰を与える。



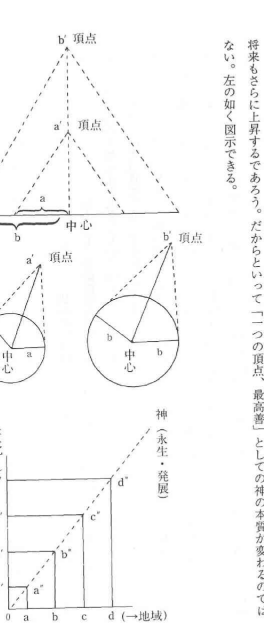
#### 4 国家の統合と建国神

治と宗教を分離している。政治は人為、 現世的に「よく生きる」政治とは「一つ」であった。すなわち政教一致であった。 かもすべての国の政治理念が各々相違している。これでは「一つの大同世界」は期待できない。) れた。もちろん、 (時間的、 部族、 種族の拡大集団化した民族が国家社会を構成するにつれて、すべての統合神として建国神が生ま 空間的)創造的に発展させる絶対神である。それで、価値的絶対に帰一する宗教信仰と現在・ 一つの頂点、共同かつ最高の善神である。その建国神は、民族と国家を永久に限りなく 恣意的に流れすぎ、宗教が迷信、盲信化しすぎたためである。 (現今の世界は皆、

### (3) 統合し向上する神

の仕方が異なるだけである。(無神論者だからといって、天や天道を超えて生まれそして死ぬわけではない。) 皆神が宿っている。 して上昇する。 「太極」は微物の中にも、 神は「一つ」である。時と所によって「表れ方」が異なるだけである。万物の霊長である人間のうちには、 そして底面の広さによって頂点と高さも違ってくる。 しかし「表れ方」がそれぞれ違うだけである。また環境や学習によって神に対する認識 宇宙総体にも宿っている。平面的空間の中心点は、時間の流行とともに頂点と

なく発展・上昇するであろう。従って、 人類の歴史と文化は、 地域的広さ、 数的量、 空間と時間(字・宙)を統合した神の位・相も違ってきたし、また 質的高さにおいても発展・上昇してきたし、 また将来も限り



だからといって「一つの頂点、最高善」としての神の本質が変わるのでは

a 氏 族 þ 部 族 ţ (民族国家) ↓ d (人類世界)

(文化↑) ď

c

a

a' (低文化) ↓ b' 集 団 ţ, (国家文化)  $_{\mathbf{d}^{^{\prime}}}^{\downarrow}$ (世界文化)

a" (氏族神) ↓ b″ (部族神) ↓ c″ (建国神 (人類大同神 宗教統一段階の神

#### 五結語

教育如何による。無神論、 ければならない。 は天地万物と一体になり」、 すべきである。人間は本性善を持っている。誰でも創造本来の善性に復帰できる。これは宗教的信仰と学習 アジア共同体、さらに世界大同を実現するためには、まづ人々が「一つの帰着点である神」を中心に復帰 唯物主義、 時間と空間を超えて永遠に無限大に創造的発展を成就する天・天道に帰依しな 利己主義は短見である。大我、大人の立場で「私はわれわれ、 ひいて

かせいだ財貨を数百年間持ち続け亨楽できるわけでもない。それが天命だ。 ているのである。利己的悪徳は人類の創造的発展、全体の正しき流れへの反逆である。天や天道への逆いで によって、もっと創造的発展を続けるであろう。神(天)の創造・発展に同参するために、私は生まれ生き によって、 歴史に浮沈したすべての「一個人」も、皆瞬間的な微物であった。しかし、その瞬間的な微物の成就の集積 宇宙の大きさ、 反逆者は後孫に悲しい悪い記憶を残すだけである。人間は必ず死ぬ。 今日の人類文化が成立しているのである。それと同じように、将来も、 永遠の長さに比べれば、「一個の私」は瞬間的な微物である。過去数百万年の間に人類の 反逆したからといって、 今の「一個の私」の成就 悪徳で

がない。外形的文明生活においては、世界の人々は同様化している。しかし内面的、 さて今日、 世界人類は神の摂理、天理に従って「一つに」なりつつある。科学文明、 精神的、 経済文明はもう国境 思想的、 心理

堕落性の問題は、宗教的次元の教育、修養、信仰生活で克服しなければならない。神はもとから一つであっ た。それを人々が異なったようにとらえ、違った言葉で述べたのである。故にもとの一つの神に復帰すべき 的にはまだまだである。その根本は、心の内にしがみついている利己主義的私利私欲である。この心の問題、

しかし現状は、利己主義によって宗教までが分裂・対立しており、狭い枠内で執着している。まず宗教統 それから「一つの世界、 アジア共同体」を構想しなければならない。